
1 

Píseň: EZ439 – K nám popatř z nebes vysokosti + modlitba; 

Oddíl k výkladu: Rt 1, 1-6 
 
Milí, 
 
na posledním setkání jsme se věnovali pozdnímu přídavku 

k Mk. Zdůrazňoval jsem nápadnou nesourodost s původním 
textem – přidaný závěr vznikal o cca 50-100 let později. I 
skutečnost, že je více takto přidaných závěrů k nejstaršímu 
psanému vyprávění života Ježíše Krista. Nápadný rozdíl je hned v 
důrazu na Ježíše jako exorcistu – právě tomu se však „markovský“ 
Ježíš bránil extrémně. 

Nápadný je také nesoulad s ostatními kanonickými podáními, 
která se však tento přídavek pokouší zapojit do původního 
vyprávění – např. nevíra ostatních učedníků dvěma z cesty do 
Emauz. 

Největší obtíží je pak „zázračný“ závěr – nejen opět v opaku 
k předchozímu, původnímu vyprávění. Ale také v magičnosti, 
kterou se zdá „měřit“ víru věřících. Avšak právě to je podstata 
těchto zvláštních slov: Pokud ti „věřící“ mají a budou mít velké 
nároky na ostatní (jsme už v době cca 120-170 po Kr.!), pak na ně 
samotné jsou kladeny nároky mnohem větší. 

Jde tedy naopak o formulaci nezasloužitelnosti Boží spásy. A 
tak neměřitelnosti a nepoznatelnosti, kdo „(ne-)bude spasen“ – 
protože podle těchto měřítek ani sám Ježíš Kristus. Nebo 
praotcové. Nebo Mojžíš. 

 
Dobové pozadí knihy Rút 

Tak jsme také rozhodovali, jakému tématu se věnovat dál. 
Jako vždy nabízím také témata biblická přímo i nepřímo – 
systematicko-teologická, etická, religionistická atd. Vybrali jsme 
knihu Rút. V mnohém knihu zvláštní i na starozákonní kánon. 

V křesťanském řazení SZ nalezneme tuto knihu mezi knihy 
„výpravnými“ mezi knihou Sd a knihami Samuelovými. To samo o 
sobě zastírá, o jaký spis jde. Kniha Rút totiž patří mezi Spisy – i 



2 

v křesťanském pohledu. Tj. nepatří do Tóry ani do Proroků (ať už 
„Předních“ nebo „Zadních“). A i mezi spisy jde o zvláštní knihu, 
protože jde o tzv. sváteční svitek, hebr. megillot. 

Těch je v celém dlouhém SZ jen pět. Jsou čteny celé během 
bohoslužeb na daný svátek. Tak už naše chápání knihy Rút má být 
formováno takto – svátečním obdobím svátku. Kniha Rút je dodnes 
židy čtena na „svátky týdnů“ či „letnice“ (hebr. šavuot) – Lv 23, 15-
21 (srv. „sedm týdnů a padesát dní!“ Řecky pentekosté  hémerá). 
Tj. je slaven padesát dnů po Velikonocích… 

Vedle Rút mezi megillót patří Ester, Píseň písní (!), Kazatel (!) 
a Pláč (!). Všechno spisy vlastně spíše podivné! A zejm. 
v křesťanství mylně chápané, nebo rovnou nečtené (Pláč!). 

V tomto svátku se pak kloubí dvě významné události – sklizeň 
(srv. příběh knihy Rút) a také darování Zákona na Sínaji (srv. 
příběh knihy Rút). Obojí je v Rút snad zřetelné – kontext 
sklizně/hladu nás provází celý příběh. A hlavní zvěstí příběhu je… 
levirátní právo! (Dt 25, 5-10) Pojem pochází z hebr. levír = 
manželův bratr, švagr (proto někdy „švagrovské právo“). 

Opět často mylně chápané křesťany. A i starými Israelci 
zřejmě zneužívané – Gn 38. I Gn 38 je však křesťany vykládána 
běžně zcela mylně. Hříchem Ónanovým není autoerotika ani jiná 
sexuální praktika, nýbrž vědomé zneužívání levirátní povinnosti. A 
tak zneužívání a porušování Tóry. Příběh to sám říká (Gn 38, 9). 
Ačkoli právě z jeho jména je v češtině dodnes odvozen termín 
„onanie.“ 

O to opatrnější tedy musíme být při čtení knihy Rút. Tolik 
zcela mylných, ale tradičně zažitých, vnímání musíme vůči Bohu i 
Bibli znovu a znovu překonávat. 

 
Svátky 
Avšak i to je podstata Bible: Nutit člověka překonávat, 

opouštět pohanská, mylná pochopení sebe, světa i Boha. A v knize 
Rút je i toto významnou zvěstí. Také proto je součástí svátků 
sklizně a „Letnic.“ Jak mylně dodnes křesťané rozumějí projevům 



3 

„Letnic,“ např. „mluvení jazykům“ – glosolálii, jíž jsme končili 
setkání minulý týden. 

Rút je totiž sepsána také jako odmítnutí pohanských 
svátečních obřadů a praktik – jako takřka celá Bible. V případě Rút 
jde o náboženské i světské chování zejm. při sklizni. 

Je přece zřejmé, že úroda není v první řadě důsledkem lidské 
práce a zásluh. A tak, že je v první a poslední řadě důsledkem 
působení nadlidských sil, vlivů – bohů. Tak je potřeba se podle 
toho chovat. A tak zejm. kenaanská náboženství odpovídala 
hodováním a pitkami (srv. světské slavení dodnes!). A také 
orgiastickými slavnostmi. Abychom vlastní plodnosti odpověděli 
na plodnost božstev, která se projevuje plodností také polí. A také 
abychom božstva povzbudili k pokračování stejné plodnosti. Vždyť 
jak mocně takováto „božská dramata“ na člověka působí dodnes! 

Avšak Bible to vše, až na první uvědomění, odmítá. Nadlidské 
síly počasí, hvězd i další jsou očividně neosobní. Tak je vůbec 
nezajímáme. Vždyť kolikrát byl a je hlad i v zemích „mléka a 
medu!“ Také proto je hlad hlavní zápletkou knihy Rút. 

A protože jde o božstva neosobní, pak je nejenom, že vůbec 
nezajímáme, ale zajímat ani nemůžeme. Z toho plynoucí 
„bezohlednost“ pohanských božstev je snad opět nasnadě. Ale 
v tom případě je také nemůžeme „povzbudit“ k plodnosti vlastními 
orgiemi. Ani pitkami. Nebo hodováním. Jsou to jen vymyšlené 
pohádky, výtvory lidských rukou, před nimiž se pořád dokola 
chceme hrbit, aby nás zachránili. Dnes stejně jako kdykoli dříve. 

Tento rozměr „proti pohanským náboženstvím“ je zřetelný 
také ve jménech hlavních postav: Noemi, Rút, Boáz. To jsou 
v hebrejštině zřejmé narážky na jména zásadních božstev nejenom 
Kenaanců: Naamán, Rutaš, Baal. Naamán je nám známější pod 
jmény Adonis nebo Tammúz (srv. Píseň písní!). 

Tak Bible tradičně přijímá, co lidé nesprávně, zhusta 
nesmyslně a ke své škodě věří, a přeznačuje lidskou víru i tradice 
pravdou: Bohy přeznačuje lidmi. Božské drama dramatem 
lidského života. Magii ohýbání nadlidských sil různými obřady a 
úkony lidským milosrdenstvím. A přidáním se k Božímu lidu. 



4 

V případě Rút navíc milosrdenství explicitně tórického – 
levirátního práva. K jehož naplňování se zřejmě nikdo moc neměl 
(Gn 38 i pozdější kapitoly Rút). Vlastně pochopitelně, přirozeně – 
ale právě proti „přirozenému“ Bible a v ní zjevený Bůh pořád 
dokola brojí. 

Tyto dvě hlavní linie tedy máme sledovat a chápat v celém 
vyprávění v první řadě – protipohanskou a tórickou. 

 
První verše 

Což má být zřejmé hned v prvních verších příběhu: 
Nacházíme se v době soudců, tedy v době předkrálovské a zároveň 
pomojžíšovské. Tedy Tóra je známá, království ještě nic nekazí. 
V této době pak, pro změnu, nastal v Zaslíbené zemi hlad – 
nápadná narážka také na praotecké příběhu Gn. 

V reakci na tento hlad opět někdo odchází – tentokrát zprvu 
bezejmenný muž přímo z Domu chleba (hebr. bejt-lechem). Který 
však byl původně domem Lachmu (kenaanské božstvo plodnosti). 
A opět, po vzoru praotců, odchází do nepřátelského prostředí – 
tentokrát do Moábu. Tam ukryl svou rodinu později také král 
David, když byl opakovaně pronásledován Saulem. Mimochodem 
ten David, který se narodil v…  judském Betlémě. 

Posléze slyšíme jména všech aktérů. Je tedy zřejmé, že jejich 
jména neměla poutat pozornost v samotném úvodu – aby nám 
neunikly jeho souvislosti. A naopak aby o to nápadněji zaujala 
pozornost tato jména samotná: 

Elímelek znamená „Mým-Bohem-[je]-Král“. Zřetelně 
pohanské jméno, předzvěst také hrůz království Božího lidu. A 
výpověď o tom, kým tento muž byl. Což je o to důležitější, že hebr. 
„melek“ (= král) je psáno souhláskově stejně jako Moloch, strašlivé 
kenaanské božstvo, jemuž byly zaživa upalovány děti také v Gí-
Hinnómu (srv. Gehenna). Také králem Šalomounem (1Kr 11, 5+7) 

 Synové Machlón a Kiljón znamenají, řekněme, „Chabrus“ a 
„Vyčerpánek.“ Jejich brzký skon by tedy neměl překvapit. 

A mezi nimi je zmíněno jméno Noemi. „Krásná, Příjemná, 
Něžná, Rozkošná.“ Jak nápadné vzhledem k božstvu plodnosti, 



5 

které přeznačuje! Také proto si Noemi své jméno brzy v příběhu 
sama změní na Hořká nebo Trpká – Mara (srv. hořké byliny 
Pesachu – Velikonoc!). 

Teprve po smrti otce se oba synové oženili. Ale s Moábkami – 
kteří nesměli být přijímáni do Božího lidu do desátého pokolení 
(Dt 23, 4-7). I tento rozměr „konverze“ bude velmi významný – 
srv. např. Rachab. Se svými moábskými ženami (Gn 19) navíc 
nezplodili žádného potomka během 10 let. Hle, jak mocná jsou 
božstva plodnosti a jejich kulty! Jedna se jmenovala Orpa – a bude 
sloužit hlavně jako „srovnávací skupina“ k druhé Rút. 

Jméno Rút pak znamená „Přítelkyně, Kamarádka, Doprovod.“ 
Hle, její pozdější rozhodnutí vůči Noemi. A stejně také Orpa, jejíž 
jméno podle rabínských výkladů znamená „[Ukáže] Šíji.“ 

Po deseti letech – tedy velmi dlouhé době „přechodného“ 
pobytu – zemřeli také oba synové Noemi. Jak to napovídají také 
jejich jména. Tak Noemi nejenom, že nezůstal žádný zastánce 
právní ani přežití všedního dne, ale ještě navíc měla „na krku“ 
další dvě ženy. 

Teprve v takové situaci zaslechla, že v jejím lidu je opět chléb. 
Explicitně z Boží milosti. 

Tak se rozhodla vrátit se domů – přeci jen má větší šance na 
dobrý život, nebo alespoň přežití, jako samotná žena v Božím lidu 
než mezi Moábci. 

Ale co se stane, tradičně biblicky, až na cestě domů? 
 
Závěr 
Úvodní verše tedy připravují situaci celého příběhu. 

Připravují situaci levirátního práva, osamělých žen mezi pohany – 
a ještě během hladu v zemi. Přímo a nepřímo tím také připravují 
příběh na vyznání biblické proti pohanským náboženstvím, zejm. 
plodnosti. A tak proti celému kultu místních Kenaanců a jejich 
sousedů. 

Tradičně biblicky tak činí v kontextu utrpení, chudoby, 
otroctví a strachu o přežití Božího lidu. Opět tedy nepůjde o 
vyznání činěné v pohodlí, bezpečí, lidské zajištěnosti. Tím silněji, 



6 

že Rút je Moábka – tedy nejenom cizinka, ale nepřítel Božího lidu. 
Navíc jakoby „prokletá“ stejně jako Orpa a Noemi – potomky 
nemají. A pokud mají, brzy umírají. 

Co by z takových mohlo být dobrého? 
 
Píseň: EZ530 – Snesli jsme mnohé těžkosti + modlitba Páně 
Rozhovor 
 


