
1 

Píseň: EZ346 – Buď tobě sláva + modlitba; Oddíl 

k výkladu: Mk 16, 9-20 (číst od v. 6) 
 
Milí, 
 
na posledním setkání jsme zakončili evangelijní vyprávění 

„Markovo.“ Rozdíl mezi původním koncem a mnohem později 
dodaným „epilogem“ je snad zřejmý i v českém překladu. 

Vyprávění „počátku evangelia Ježíše Krista“ končí ženami, 
které šly pomazat Ježíše. Ačkoli nevěděly, jak se k němu vůbec 
dostanou. Ale hle, velmi veliký kámen byl odvalen. 

Po vstupu do hrobu potkaly mládence, který jim vyslovil 
právě evangelium: „Ježíš, ten Nazaretský, ten ukřižovaný, byl 
vzkříšen. Není zde. Hle, místo kam ho položili.“ 

Tj. nejen zvěst o vzkříšení, ale také, aby se ženy samy 

přesvědčily, jestli jsou jeho slova pravdivá. Bible vždy odmítá 
slepou, nepoučenou, ne(sebe)kritickou víru! 

Ženy to pak měly říct učedníkům, obzvlášť Petrovi – včetně 
vyslání k návratu do Galileje. Kde se setkají se Vzkříšeným. 

Avšak ženy utekly. A nikomu nic neřekly. Neboť se bály. 
 
Přídavek 
Což se pochopitelně některým křesťanům nezdálo. Tak 

mnohem později vznikl přídavek, který jsme dnes četli. Ten 
zahrnuje i formulace janovské, vzniká tedy cca mezi lety 120-170 
po Kr. Kolem r. 170 po Kr. jím totiž již argumentují církevní otcové 
(např. Ireneus z Lyonu a Justin Martyr). 

Jde tedy o text velmi pozdní. Vlastně nejmladší ze všech 
novozákonních spisů. Přidaný k nejstaršímu evangeliu. Je to až 
biblicky ironické. Taková je Bible vlastně od počátku: Forma 
prvního biblického příběhu stvoření patří k velmi mladé vrstvě, 
druhý je naopak výrazně starší. 

Pro svou pozdní dobu vzniku je tento přídavek náramně 
podivný. Předěl, rozdíl mezi ním a předchozím textem je snad 
spíše zřejmý. Pro nás trochu obtížně, protože přece vypráví to, co 



2 

ostatní evangelia. Obsahem i formulacemi. Což nám právě má být 
extrémně podezřelé – když ještě nebyla napsána. Ale protože 
obvykle jako první čteme ostatní podání, tento přídavek nám 
připadá „přirozený.“ 

I to je lekce v sebekritice a přiznání si vlastních očekávání a 
„přirozeností“ i od Bible i od Boha! 

 
Vyprávění 
Už zmínka o „Marii z Magdaly, z níž kdysi vyhnal sedm 

démonů,“ je nápadně nemístná. O takto popsané ženě jsme dosud 
neslyšeli vůbec. A kdyby nějaké vyhnání démonů z ní bylo důležité, 
tak bychom se to dověděli hned, když se „Marie z Magday“ objevila 
na scéně po Ježíšově ukřižování. Jde-li vůbec o stejnou osobu. 
Zřetelně jde také o připomenutí vyprávění Janova (J 20). 

Jaký vypravěč by přece identifikoval osobu událostí, o níž se 
nikdy před tím nezmínil? To dělá i špatná beletrie jen výjimečně… 

Nápadný je také opak její reakce proti v. 8: Tato Marie to 
vyprávět šla (srv. tzv. Mariino evangelium). Ačkoli krátce před tím 
nikomu nic neřekla. Ačkoli vyprávění o prázdném hrobu je méně 
podivné než vyprávění o setkání se vzkříšeným člověkem. 

Naopak harmonickým je v. 11. I s ostatními vyprávěními i 
s Markem – nevíra, pavíra, pověra i těch „nejbližších“ provázela 
Ježíše od počátku do konce (J 1, 11). Tedy mylná víra a 
porozumění – nebo rovnou odmítnutí jeho slov i činů (srv. zákazy 
vyprávět o jeho uzdravováních). 

V. 12 je zřetelným shrnutím Lukášova vyprávění o cestě do 
Emauz. Avšak dodatek v. 13 je zřejmě snahou „harmonizovat“ 
tento přídavek s předchozím markovským vyprávěním. A tak je 
v rozporu s vyprávěním Lukášovým. V něm si naopak navzájem 
učedníci nejen věří, dokonce přidávají, že se Pán zjevil také právě 
„Petrovi.“ 

Podobně v. 14, který zmiňuje také události ostatních 
vyprávění, vlastně všech tří. Shrnuje strach lukášovský s nevírou a 
káráním vyprávění janovského (tzv. „nevěřící“ Tomáš J 20, 24-31) 
i matoušovského (Mt 28, 17). To je pak nejnápadnější ve v. 15. 



3 

A v. 17+18 pak opakují vyprávění knihy Sk – úvodu i závěru. 
Jako i v. 20. 

 
Co s tím? 

Přídavek tak vyrábí víc problémů, než které zdánlivě řeší. 
Stejně jako např. apokryfní přídavky k Ester. Je to tak zcela 
nevyhnutelné: Biblické texty obvykle vznikají dlouho a v tíživé 
situaci, v níž vyprávějí Boha člověku nepřirozeného, podivného, 
svatého. 

Jakmile tedy člověk zkouší „doplnit“ taková vyprávění 
způsobem, který bude člověku přirozenější, okamžitě se stávají 
opakem biblických textů. I Boha samého. 

Právě „Markův“ Ježíš přece zakazoval, aby v něj bylo věřeno 
jako v léčitele, divotvůrce, exorcistu. Ba dokonce aby se o takových 
jeho činech byť mluvilo. Ale najednou je důležité, že z Marie 
vyhnal sedm démonů… A že se takto budou prokazovat jeho 
„věrní.“ 

Toto závěrečné slovo o hadech a jedech je přece velmi 
snadno experimentálně vyvratitelné. A ani Ježíš sám je nesplňuje. 
Však i v NZ se část týká jen apoštola Pavla – a i toho jinak. A i 
pointou vyprávění Sk 28 je mylné pochopení hadího kousnutí i 
Pavlovy osoby. Však je jeho příběh psán jakoby „kopírující“ život 
Krista! 

Nejvstřícněji pochopen této přídavek říká: Pokud 
zvěstovatelé evangelia vznášejí vysoké nároky na ostatní, o to větší 
budou kladeny na ně. Dvojnásobně to pak platí mezi bratry a 
sestrami v Kristu. V podobě až „imunity“ před hady a jedy. 

Co však je nezbytné vyzdvihnout je v. 16. Zatímco pro spásu 
je potřeba víra i křest – také jako stvrzení vnitřního postoje 
vnějším činem. Tak pro opak stačí nevíra. Tj. odsouzení 
s křtem/nekřtem nesouvisí. Jak snadno se přece může nechat 
pokřtít, kdo nevěří. A naopak – pokud někdo věří vzkříšenému, a 
podle toho žije, absence křtu není k odsouzení. 

Čímž samozřejmě vzniká další problém: Právě křtem 
dodneška „identifikujeme“ křesťana. A to ačkoli svými činy 



4 

dokazuje jiné, než říká o „své“ víře. Také proto, že přece nemáme 
věřit „svou“ vírou ale vírou biblickou. Shodnou se zejm. Kristem. 
Jehož víra je shodná s proroky, praotci i dalšími. 

 O to podivnější tedy je tento velmi pozdní přídavek, že 
oslabuje roli křtu. O to příhodnější pro pozdější reformaci, která 
připomene, že vírou přijímáme zadarmo darovanou Boží milost. 
Vírou, která je sice bez skutků mrtvá, ale tím nemusí být křest. 
Nakonec koho pokřtil Ježíš? Kolik jeho učedníků bylo pokřtěných? 

 
Závěrem 
Je tedy asi vhodnější tento pozdější přídavek spíše ignorovat. 

Však ho také mnohé rukopisy vůbec neobsahují. Zápasením s ním 
zápasíme s lidskými výmysly a nápady a cíli, místo abychom se 
obraceli k Bohu. 

A závěr v. 8 je plně funkční, srozumitelný, opakovaně biblický 
(také závěr Sk!) a dokonce „moderní.“ 

Také proto tak původní autor zakončil, protože typicky 
biblicky nutí k osobnímu vyjádření, postoji. Nutí k otázkám a 
přemýšlení o Bohu, křesťanství, pravdě: Jak je tedy možné, že o 
vzkříšení Krista víme, když ženy o tom mlčely? 

Přídavek naopak tyto tradiční biblické způsoby zahlazuje, 
zakrývá. Snaží se „polopaticky“ vše zjednodušit. „Ulehčit.“ Čímž 
v náboženských tématech situaci takřka vždy jen zhoršujeme. 
Protože jde o postoj typicky pohanský, světský – protože 
sebestředný, líny, měnící ostatní ke vlastnímu obrazu. 

Pokud chceme přijmout i tento přídavek jako součást 
Markova vyprávění, pak tak čiňme ve srovnání s ostatními, 
staršími, vyprávěními. Berme ho jako snahu „harmonizovat“ 
evangelijní vyprávění. Ale „harmonizovat“ Bibli odmítali už 
Israelci i Židé. A také křesťané. Protože už Bible samotná – vždyť 
Hospodin Bůh. 

Nemáme přizpůsobovat svět ani Boha ani víru ani 
náboženství sobě ani čemukoli jinému z tohoto světa. Zejm. 
v biblických náboženstvích jde o opak: O přizpůsobení sebe Bohu. 
Stále znovu podivnému. A přesvědčování ke stejnému ostatních. 



5 

Skrze kázání Božího slova (v. 20). Klidně i bez různých znamení 
(proti v. 20). 

 
Píseň: EZ350 – Přemohl Ježíš smrti noc + modlitba Páně 
Rozhovor 


