
1 

11. 1. 2026 – Když Samuel zemřel… 
 

1. čtení: 1Sam 28, 1-8 
 
Píseň: EZ176 – Někdo mě vede za ruku 
 
Základ kázání: 1Sam 24, 12 – 25, 1 
  

Kázání: Milí shromáždění, 
 

s nástupem adventu jsme přerušili příběhy doby královské. V místě 
šikovném – vše se zdálo skončit mezi Saulem a Davidem dobře: David totiž 
mohl zabít Saula v jeskyni, kde Saul „vykonával potřebu.“ Davidovi 
spolubojovníci ho dokonce přesvědčovali, že taková příležitost je dar od 

Boha – usmrtit svého nepřítele. 
David však odmítl. Své spolubojovníky. Zdánlivý „Boží dar.“ Naopak 

rozpoznal, v čem byl dar takové příležitosti skutečně Boží: Byl ke spáse 
hříšníka. K záchraně i nepřítele. Krále Saula, který se opakovaně pokoušel 
Davida zabít. Tak poznáme vždy Boží dary – jsou ke spáse, k záchraně. I 
hříšníků. I nepřátel. Jak o tom bude o víc než tisíc let později hovořit také 
Boží Syn Ježíš Kristus. 

Tak se David tohoto Božího daru chopil – riskoval sám sebe, přímo 
svůj život, pro záchranu Saula. Tím, že se mu prozradil. Ačkoli Saul byl na 
výpravě usilující právě David zlikvidovat. 

A Saul na Davidova slova i odhalení, odkrytí, zjevení (tak řecké 
apokalypsó) odpověděl pokáním. Obrácením. Rozpoznal a přijal, že David je 
Boží mesiášský král. Že David bude vládnout Božímu lidu. A vládnout má. A 
král Saul dokonce požádal pronásledovaného Davida o milosrdenství: Aby 
nevyhubil Saulovo potomstvo. Jak se tomu David již zavázal s Jónatanem. 

Tak se vše zdálo končit idylou. Až novozákonní a kristovskou. 
Hříšník, super-zlý člověk se obrátil. Změnil. Také díky risku, oběti 
pronásledovaného, utlačovaného Božího věrného. 

Tak proč neskončila ta 1. kniha Samuelova? Proč se tedy Saul nevzdal 
královské koruny? Proč vůbec Bible pokračuje dál…? 

To vše i další má napovídat, co Bible opakuje pořád dokola: Jakmile 
dojde na domnělou idylku – řítí se na nás zásadní zlom. Často katastrofa. 
Protože jde o idylu lidskou. O splnění lidských přání a vůle. Lidských 
představ o ráji a dokonalosti. Božího království mezi námi. A to jsou 
představy stále znovu sobecké, sebestředné, pyšné, hříšné. A proto 
působící utrpení a zlo. 



2 

A příběh to prozrazuje hned vzápětí: Hned poté totiž zemřel Samuel. 
To se na první pohled může zdát být opět potvrzením idyly: Starý Samuel 
toho přece tolik vytrpěl! Tolik problémů řešil! I toho Saula a Davida! Ale 
teď, když už je mezi nimi vše dobré, mohl v pokoji odejít. Jak o tom zpívá 
např. Simeon s Ježíšem v náruči (Lk 2, 29-35). 

Jenže to je opět lidská představa. Kterým chceme stále všechno 
přizpůsobit, ohnout. Pro které hledáme znovu a znovu „důkazy“ – pro 
potvrzení toho svého. Kdežto vše, co se nám nehodí, přirozeně lidsky 
ignorujeme. Děláme, že vůbec neexistuje. Ačkoli je to tolikrát očividná 
pravda. 

Také proto Bible zvěstuje stále znovu proti lidské přirozenosti. 
Zvykům. Představám. Vzpomeňme na vánoční příběhy! Tak i nyní: Samuel 
zemřel. Ten Samuel. Velký, velevýznamný prorok a soudce. A Bible je s tím 
hotová v jedné větě. 

Žádné sáhodlouhé popisy pohřebních obřadů. Jak to bylo s dědictvím. 
Co ti jeho nezvedení synové. Jestli přišel Saul. Nebo David. Jedno souvětí o 
Samuelově smrti a pochování a oplakávání. 

A ještě navíc Samuelova smrt slouží jako kontext jiného příběhu: 
David se odebral do Páranské stepi. V níž se odehraje dlouhý příběh s 
Nábalem a jeho ženou Abigajil. 

A aby toho nebylo málo: Samuelova smrt je v Bibli připomenuta 
podruhé. V podstatě stejně. Zmíněna opět jakoby mimochodem jako 
součást zápletky jiného příběhu – Saulova zbavovaní se nekromancie (= 
věštění z mrtvých). Přičemž právě zemřelého Samuela se bude Saul 
pokrytecky doprošovat o pomoc. 

Je takovéhle biblické přistupování ke smrti správné – vyřízeno 
jednou větou? Vždyť dnes máme v Západním světě za to, že každá smrt je 
hrozné trauma. Že je to něco strašně špatného, zlého. Pohřeb je hromada 
řešení lidských často nesmyslů. Zato období smutku jsme zároveň pyšně a 
pokrytecky opustili. Ale smrt je přece takové trauma! 

O to podivnější se zdá být postoj Bible, že stejně hovoří o smrti takřka 
každého. I Abrahama, Izáka, Jákoba – také s jejich smrtí a pohřby je Bible 
hotová v jedné, dvou větách. Stejně s Mojžíšem – ani nevíme, kde „ten 
největší z proroků“ byl pohřben. Stejně také s Ježíšem. 

A stejně s těmi, kteří nezemřeli: I konec pozemského života Henocha i 
Elijáše jsou vyřízeny v jedné, dvou větách. Ani u takových událostí se Bible 
v ničem nenimrá. 

Opakovaně a znovu Bible konec života, smrt moc neřeší. V podstatě 
vůbec. Samozřejmě zachová náležitou úctu tělu zemřelému – a když tomu 



3 

tak nebylo, tak to Bible naopak dost dlouze a zásadní řeší. Čeká nás to 
s mrtvolou např. Saulovou. 

Tak se zdá být Bible strašně post-moderní. My přece smrt domněle 
také moc neřešíme. Tak někdo umřel. No a co. Šup a jedeme dál, musíme – 
vždyť hele, co všechno se děje spolu s úmrtím někoho jiného. Jak nápadně 
při smrti Mojžíše, Ježíše, Samuela…! 

To ale jen už zase chceme Bibli, Božímu Zjevení, vnutit svůj pohled. 
Dojem. Víru. Přesvědčení. Tradice. A tak si podpořit svůj dojem, že smrt 
hlavně ignorovat. Neřešit. Nedumat nad ní. Nakonec tzv. „světský stát“ nám 
dopřeje volno sotva na den pohřbu. Tak na tom asi něco bude. Ne? 

Ne. To je samozřejmě úplně špatně. Všechno. K úmrtí blízkého má 
vždy patřit období smutku. Abychom odžili, zpracovali zároveň přerušení a 
zároveň trvání vztahu se zemřelým. Protože z jeho strany už nemůže 
pokračovat. Ale zároveň zřetelně trvají důsledky jejich rozhodnutí a života.  

A stejně zřetelně pokračuje ze strany živých vztah se zemřelým. 
V praktické rovině očividně – kdo a proč řeší pohřeb? Jak po léta a 
desetileté také v rovině emocionální a společenské! Smrt není přerušením 
vztahu. Je přerušením jen jednoho rozměru daných vztahů. Hle, každý 
vztah k věcem. A nápadně přece pokračuje vztah také Boha k zemřelému! 

A to v pravěku, starověku, středověku, novověku nemusel nikdo 
nikomu vysvětlovat. Bylo to očividné. Samozřejmé. Stejně jako bylo 
samozřejmé, že dvacetiletý člověk zažil už řadu pohřbů – svých nejbližších i 
ostatních. 

Až donedávna totiž nemusel nikdo nikomu vysvětlovat ani 
připomínat, co je a není smrt. Jak samozřejmá a nevyhnutelná je. Že není 
zdaleka tak strašná, jak je nám předkládáno „světskou“ společností. Která 
nám ale zároveň sebrala čas na odžití této „hrůzy.“ Typicky pokrytecky 
v přirozeném náboženství i logice. 

Ale dnes, zejm. v západním světě, musíme připomínat i nejzákladnější 
skutečnosti. I smrt. I život samotný – kde se vzal. 

Tak musíme připomínat i, že smrt není koncem vztahu. Ani vztahů. 
Ani jejich přerušením. Je jejich proměnou – druhá strana už se jich nebude 
aktivně v tomto světě účastnit. Ale i po smrti trvají důsledky života 
zemřelého. Důsledky jejich rozhodnutí, činů, způsobů. Jak to sledujeme u 
praotců. Budeme u Samuela. A, mimochodem, je to docela důležité také u 
Ježíše Krista. 

A tak s dnešními oddíly: Hle, co způsobil odchod Samuelův. Samuel se 
dočkal usmíření Saula a Davida. Nezemřel dřív, než k tomu došlo. A hle, 
jakmile zemřel, okamžitě šla situace od desíti k pěti celého Božího lidu. 
Vždyť byl veledůležitým prorokem a soudcem! 



4 

Protože Nábal se bude chovat naprosto odporně, hloupě až 
protizákonně už proti přirozenému právu a logice. Jeho manželka mu bude 
muset zachránit život. Saul hned provdá Davidovu manželku Míkal někomu 
jinému. Poté už zase zkusí Davida zlikvidovat. David se bude skrývat u 
Pelištejců a s nimi spolupracovat. A Saul se bude domáhat rady od 
zemřelého Samuela. 

Hle, jak šlo všechno okamžitě od desíti k pěti, když takový člověk 
zemřel. Člověk vskutku Boží. Slovem i činem. Jak to opět čteme např. u 
praotců – Ezau s Jákobem se rozhádali až po, a nedlouho po, Abrahamově 
smrti. 

Také proto Bible odmítá spekulovat o posmrtném životě, podsvětí, 
peklu. Proto hovoří velmi stručně o smrti takřka každého. A raději 
předkládá důsledky života a smrti – zemřelého i ostatních. Důsledky toho, 
jaké vztahy, s kým a jak jsme žili. Místo věštění z jejich ostatků a dalších 
nekromantských pověrečných tyjátrů. 

Protože i po smrti pokračuje, kým člověk byl: Božím stvořením. Trvají 
naše činy, slova, rozhodnutí. Tak nápadně to vše zlé, co zůstalo neuzavřeno, 
nevyřešeno. Nezastaveno. Neudobřeno. Neusmířeno. Ale stejně také dobro 
– tak nápadně také v absenci dobra, v nepřítomnosti toho, kdo tolik dobra 
působil a přinášel. 

A tak trvají, pokračují i vztahy živých k zemřelým. Rodičům. Dětem. 
Přátelům. Partnerům. Nepřátelům. Z veliké Boží milosti. Abychom o to 
méně působili zla – protože naše i jejich zlo zůstane nějakou dobu v tomto 
světě po smrti každého. A škodí zejména nejbližším. 

A ještě důležitěji: Abychom mohli udobřit, napravit, usmířit, co ještě 
lze. Abychom mohli dál projevovat úctu, lásku k zemřelé(-mu). Abychom 
nepřestali být vděčni za jejich dobro. Abychom pokračovali v jejich dobru. 
Abychom tak nápadně viděli sílu Božího stvoření. A vzkříšení. A tak milosti 
a pokoje. 

I ve smrti. I nejbližších. I nepřátel. A podle i této podoby Boží milosti 
abychom všichni žili. I kdyby pohřeb byl hotový za patnáct minut. 

Amen 
 

Píseň: EZ549 – Chvaliž Hospodina 
 


