
1 

4. 1. 2026 – Neznámé tajemství! 
 
1. čtení: Mt 2, 1-12 
 
Píseň: EZ306 – Když se Pán Ježíš narodil 
 
Základ kázání: Ef 3, 1-6 
  

Kázání: Milí shromáždění, 
 
závěr vánočního období je podivným svátkem. Svátkem „Zjevení 

Páně“ – tedy tím samým, čím vrcholí velikonoční události. Tímto vánočním 
Zjevením Páně je myšleno klanění mágů právě narozenému Ježíši. Jehož 
narození jsme ale už oslavili – často i Matoušovým příběhem. 

Což je příběh opačný k příběhu zjevení Vzkříšeného. Zatímco 
Vzkříšený se ukazoval sám ostatním – svým přicházením, adventem – 
vánoční zjevení Páně se odehrálo obráceně. Mágové i pastýři museli přijít 
za ním. 

Ti mágové si pak museli nejprve vůbec všimnout „jeho“ hvězdy. 
Museli rozpoznat, že jde o „davidovskou,“ „mesiášskou“ hvězdu krále Židů. 
Ale proč by je taková informace „na Východě“ vůbec zajímala? A pak v ní 
museli uvěřit – natolik, aby vyrazili na roční až dvouletou cestu za nově 
narozeným Králem Židů. A stejně dlouho zpátky. 

Veškerá námaha setkání s tímto zjevením tedy ležela na nich. Na 
pohanech. Mázích. Čarodějích. A dokonce na nepřátelích Božího lidu. „Od 
východu“ totiž vždy znovu přicházela Asýrie, Babylónie a jim podobní, kteří 
byli přímými působiteli zničení obou království Božího lidu. I 
jeruzalémského chrámu. 

Tak je jasné, proč si všichni v Jeruzalémě všimli takových. Podivné, 
exotické karavany očividných pohanů. Kteří věří na vliv hvězd na lidské 
životy. Na astrologii v nejhloupějším slova smyslu i dnešním. A ještě to byli 
větší nepřátelé Jeruzaléma než Římané. 

Místo aby si někdo alespoň v Jeruzalémě všiml té hvězdy. Kterou má 
dodnes stát Israel na své vlajce – tzv. Davidovu hvězdu. Samu o sobě opět 
podivnou, protože šesticípou. Jenže číslem plnosti je ve Starém zákoně 
přece sedmička. Šest je číslem naopak nedostatečnosti, padlosti – zejm. 
v Bibli opakovaně. 

Té „mesiášské“ hvězdy si tedy nevšiml nikdo ani v Jeruzalémě. Ani 
v době, „když se narodil Ježíš v Judském Betlémě.“ Tedy pár kilometrů od 



2 

Jeruzaléma. Zato podivných exotů samozřejmě. Tím spíš, když se sami ptali: 
Kde je váš Král Židů? Vždyť v té době měli Židé krále čtyři naráz! 

O to směšnější je znepokojení Heroda i Jeruzaléma. Jakoby 
„znepokojení“ nad právě narozeným Králem, tedy nemluvnětem, nebylo 
samo o sobě směšné. Vždyť se narodil dvě, tři hodiny pěšky od Jeruzaléma. 

Ale ani to mágy, podle některých překladů „mudrce,“ netrklo. Že je to 
celé nějaké podezřelé. Že je současný král posílá najít krále nového. Do 
vesnice vzdálené půl hodiny cesty na koni. Proč tedy nešel s nimi? 

Ale překvapovat by to nemělo. Lidé vždy byli slepí a hluší. Zejm. když 
vidí a slyší, co vidět a slyšet chtějí. Pak člověka ostatní nezajímá. Tak tyto 
mágy bude na cestě z Betléma provázet zoufalý křik a pláč a nářek na 
Vánoce vražděných chlapců. Jejich matek. A otců. A sourozenců. 

Protože je nezajímalo podezřelé chování současného krále. Ani že o 
„právě narozeném“ Králi Židů nikdo nic neví. Ani v jeho „hlavním městě.“ 
Natožpak, aby podle toho „mudrcové“ jednali. 

Tato slepota, hloupost, soustředění se na to, co vidět a slyšet chceme, 
je nápadné také v tom, z čeho měli mágové radost. Stejně podivně, jako 
pastýři v příběhu Lukášově. Ti se totiž pro jistotu neradovali z ničeho. Ale 
my si dnes namlouváme, že Vánoce jsou hlavně o radosti. Jako Velikonoce! 
Obojí je lež jako věž. Obojí je o nepředstavitelné milosti věčného Boha. Který 
toho tolik už udělal pro lidi – kteří ho ve své sebestřednosti pořád dokola 
ignorují, zkoušejí využívat, a vyprávějí o něm nesmysly. 

Tak si všimněme, z čeho měli radost ti mágové. Vlastně dost podobně, 
jako i mnoho dnešních křesťanů: Mágové neměli radost, když s jistotou 
zjistili, kde leží ten, komu se šli poklonit. Neradovali se ani, když je Herodes 
nasměroval. Ani když přišli do Jeruzaléma. A hlavně: Neradovali se, když 
uviděli Ježíše a jeho matku. Z toho radost neměli. 

Místo toho se mágové zaradovali velikou radostí, když… 
… když uviděli hvězdu. Ne narozeného Krále Židů. Ne vtěleného Boha. 

Ne Slovo, které se stalo tělem. Ne všemohoucího na dosah ruky. 
Hvězdu. Tváří v tvář tomuto dítěti sice padli na kolena, klaněli se a 

obětovali dary – ale radost žádná. Ta byla jen z té „hvězdy.“ Která navíc 
takřka jistě nebyla „hvězdou,“ ale nejspíše konjunkcí Jupitera a Venuše. 

Z toho měli radost. Ne z Ježíšova narození. Ne z toho, co znamenalo a 
znamená. Asi jako i dnes máme radost ze stromečku, atmosféry, koled, 
dárků, jídla, blízkých lidí. Místo z Božího zjevení. Jak důležitá je přece i pro 
nás hvězda na špičce vánočního stromku! Jak hezká je – kolik radosti z ní! A 
co to Boží zjevení, Zjevení Páně?! 

No, asi stejně jako s jeho velikonočním Zjevením. Také se jen málokdo 
radoval při setkání se Vzkříšeným. Většina ho ani nepoznala. Jak vánočně! A 



3 

ti, kteří ano, se báli. Radost při setkání se Vzkříšeným zní v Bibli jen 
dvakrát. A jednou z toho tato radost brání uvěřit ve Vzkříšeného Krista! Je 
nevírou Kristu! (ř. apisteó; Lk 24, 41) Druhým případem je pak J 20, 20. 
Jako jediný případ pozitivní radosti při setkání se Vzkříšeným to není 
mnoho. 

Jako stejné čteme v příbězích vánočních. Mágové se neradovali 
z Božího zjevení. Z Božího vtělení. Ani ze setkání s Ním. Ale z hvězdy. Také 
proto, že Boží Zjevení odhaluje Boží tajemství. Vždy znovu šokující, 
překvapivé, bořící takřka vše, na co je člověk zvyklý. Co považujeme za 
normální, přirozené, samozřejmé, dobré a zlé. Důležité a nedůležité. 

Jak to připomíná také Ef 3. Apoštol Pavel připomíná milost poznání 
Božího tajemství. Která z něj učinila vězně. No, tak pěkně děkujeme! A toto 
tajemství, které ho opakovaně uvrhávalo do vězení, bičování i kamenování 
zní: Pohané jsou spoludědicové zaslíbení evangelia. Jsou součástí 
společného těla Církve Ježíše Krista. 

No, to je panečku mystérium. To je esoterika. To je astrál. To je 
mystika. To je ale tajemství! Milost biblického Boha je pro všechny. To je 
vono?! 

Ano. Vždyť už od ustanovení Pesachu v Egyptě (Ex 12, 48). Vždyť už 
od Abrahamova povolání. Vždyť už od stvoření světa. Takové je tajemství 
Boží: Jeho milost pro každého. Bez výjimky. Dokonce každý na ní už má 
dědický podíl. Ačkoli o tom ani nevědí. Tak nápadně při oslavě Vánoc nebo 
Velikonoc. Které koneckonců většina lidí slaví blíže příkladu pohanských 
mágů než soustředěním na Boží Zjevení. I s důsledky. 

Ale Boží milost trvá. A tak i vánoční i velikonoční dědičný podíl 
každého na Boží milosti. Ne až těch, co si to zaslouží. Odpracují. Až budou 
dostatečně věřit. Až budou dostatečně úspěšní, bohatí. Ne až pro ty, kteří si 
to zasloužili. Všichni mají podíl na Boží milosti Vánoc i Velikonoc. Dokonce i 
pohané. Tedy i lidé zcela nepřijatelného náboženství vůči biblickému. Zcela 
opačných věr, priorit, hodnot, způsobů života. Jako vánoční mágové. Řecky 
dosl. ethné, tedy národové, Gójové. Mohli bychom tedy říct: Všechna etnika. 

I když se hlavně radují z nějakých hvězd, které často hvězdami ani 
nejsou – a znamenají něco úplně jiného. I když se bojí Božího Zjevení i 
Vzkříšeného Krista. I když jsou naprostými exoty, podivíny. I když poté 
odejdou zpátky do „toho svého.“ 

Podíl jim zůstává. Na milosti Božích darů. Života. Světa. Svobody. 
Možnosti volby. Tak i ve volbě opustit to vše ostatní, co není ani zamýšleno 
pro všechny. Ani v praxi proveditelné pro všechny. Jako všechna nebiblická 
náboženství. Jako i „kryptonáboženství“ – kapitalismus, feudalismus, 
socialismus jakéhokoli typu a další. Tyto všechny nejsou ani zamýšleny pro 



4 

dobro všech. A není to ani uskutečnitelné. Všechny nebiblické systémy jsou 
vždy pro nějak „vyvolené.“ Vybrané. A ostatní jim na to musí makat a 
obětovat. Protože jsou to systémy lidské, nikoli zjevené Bohem. Také proto 
máme tak rádi exkluzivitu dodnes! Patřit jen do malé, exkluzivní, vyvolené 
lidské skupinky! 

Zatímco Boží Syn i na Vánoce opačně: Vzdal se unikátní vyvolenosti, 
exkluzivity Božího Syna, Božího království, Brány stvoření, aby se stal 
něčím tak obyčejným, jako bylo tehdy mimino. Tak se zjevil – dal poznat. 
Ačkoli i děti jsou dnes v západním světě něčím neobvyklým. 

Boží Syn se vzdal své exkluzivity, zvláštnosti, moci, privilegií, výhod, 
úžasnosti a nedotknutelnosti, aby tu svou „exkluzivitu,“ jedinečnost, 
výsadu, vyvolenost rozdal ostatním. Na Vánoce o něco nápadněji než na 
Velikonoce. 

Všem. Tak hluboce v protikladu ke všemu lidskému. Od vlastní duše a 
pocitů. Přes rodinu, lidské instituce, národy i politické nebo ekonomické 
systémy. Nic z toho většinou ani nechceme, aby bylo pro stejné dobro všech. 
A rozhodně takovým být nemohou. Ani např. naučit se číst nemohou 
všichni. Co potom se zbytkem už jen vzdělávacího systému? 

Ale Boží milost věčného života i dobrého života v tomto světě je 
možná všem. Z Božího Zjevení = „dání-se-poznat.“ Všem na svých darech dal 
Bůh podíl. Bez výjimky. Bez předpokladů. Nároků. Bez předchozích plateb a 
rezervací. A z neomezených zásob. 

A tak mohou všichni přijít a klanět se už jen Bohu. Jako vánoční 
mágové i pastýři. Jako velikonoční ženy i učedníci. I nepřátelé. I zlí. I laskaví 
a hodní. I pyšní i pokorní. Protože už jsme všichni spoludědicové Boží 
milosti. 

Jak nepřijatelným, nepochopitelným tajemstvím to ale zůstává 
dodnes! 

Amen 
 

Píseň: EZ284 – Jakož o tom proroci; 1.-5. sloka 


