
1 

Píseň: EZ651 – Dávno je to + modlitba; Oddíl k výkladu: 
Mk 15, 39 – 16, 8 

 
Milí, 
 
na posledním setkání jsme se věnovali oddílu o Ježíšově 

ukřižování a smrti. Markovo podání je ve srovnání s ostatními 
stručné – ale o to zřejmější jsou základní zvěsti: 

Pokračování Ježíšova utrpení tělesného, duševního, 
společenského. Pokračování Ježíšovy vytrvalosti uprostřed 
hlubokého zmučení – místo aby se vzdal. A projevil se mocí Božího 
Syna. Nebo prostě zemřel. Vždyť i posměch jeho nepřátel ho zval 
k sestoupení z kříže – a oni mu za odměnu uvěří. A o to přece jde, 
ne? 

Očividně ne. Vždyť právě víru v Ježíše jako léčitele a 
divotvůrce Ježíš odmítal celé působení. Jako stejné odmítá už Starý 
Zákon. Jde o víru ve spasení, záchranu – skrze přiznání vlastního 
otroctví, pýchy, hříchu, zla. A tak přijetí právě vykoupení právě 
smrtí Ježíše na kříži. 

Pokračovalo také mylné pochopení a porozumění už 
Ježíšovým slovům – eloi vykládáno okolostojícími jako „Elijáš.“ A i 
v tom trvající touha po zázracích a divech „podle našeho“ (v. 36). 

Protikladem toho všeho pak byl římský setník. Ten vyznal 
Ježíše jako Božího Syna. Tedy ne jako Krista = Mašijacha = Mesiáše. 
Ne jako léčitele. Ne učitele. Ne divotvůrce. Ne vzbouřence. Ale jako 
Božího Syna. Je to také tento setník, který potvrzuje právě Ježíšovu 
smrt. Tedy tu událost, skrze kterou jako jediný rozpoznal, uvěřil 
pravdu o Ježíšovi. 

Zdálky se pak dívaly ženy – jako zrcadlo ještě vzdálenějším 
učedníkům. A jako doklad opuštěnosti Krista. I ty, které o něj 
pečovaly, byly daleko. 

 
Jak z kříže 
Čímž vzniká obrovský problém celého příběhu: Ježíš zůstane 

pověšený na dřevě. Tak bude zlořečen, proklet, oddělen od 



2 

společenství s Bohem (Dt 21, 23 – připomíná i Pavel v Gal 3, 13). 
Tím by pak byla poskvrněna, prokleta země (Gn 3!). 

Tak Ježíš prohrál, neuspěl v ničem, o co se snažil. Ani reforma 
židovství se mu nepovedla. Ani obrátit lidi k Bohu – ani v Božím 
lidu. A jeho prohra byla tak totální, že by na něj dopadlo nejhorší 
možné prokletí jeho vlastního náboženství. Také proto usilovali 
Židé Ježíše ukřižovat. O to silněji, že jsme těsně před Pesachem – 
svátkem Boží záchrany. 

Ale co se nestalo. Místo vystrašených, falešně věřících 
učedníků, místo žen, které o Ježíše pečovaly, přišel někdo jiný. Aby 
zabránil této poslední potupě Ježíše z Nazaretu. Aby zabránil 
„naplnění Písem,“ a tak vítězství temnoty a zla. 

Josef z Arimatie. Člen rady. Dokonce vážený člen synedria. 
Toho synedria, které zpunktovalo a jednomyslně Ježíše odsoudilo 
k smrti tímto způsobem. Kdo by to byl čekal? 

I pro Josefa byla situace nesmírně náročná – i jako vážený 
člen synedria „jen“ naplňující vlastní svatá Písma na spolubratru 
ve víře si musel dodat odvahy. Tak strašlivá situace to byla. Ale 
právě tento člen rady jednal správně. Protože podle Písem. 

 
Údiv 
A Pilát se divil. Že najednou o Ježíše někdo stojí. Že Ježíš už je 

mrtev. Ačkoli byl opakovaně brutálně týrán, mučen a bit ještě před 
ukřižováním. Tak je naopak zázrak, že tam vydržel viset cca 6 
hodin. 

A tak stejně, jako Ježíšovo veřejné působení provázel údiv od 
počátku, stejně také končí. I před Pilátem. I ženy utekly od hrobu 
užaslé, udivené. 

Také proto, že tyto údivy byly znovu a znovu vyvolávány 
něčím jiným, než měly být – Božím Synovstvím. A tak byly tyto 
tehdejší a jsou i dnešní údivy a užaslosti v lepším případě 
k ničemu. 

Pilát měl být udiven, že tak dlouho Ježíš vydržel. Ženy nikomu 

nic neřekly. Biblická víra v Boha je odmítá i nyní víru na základě 



3 

lidského údivu, úžasu, fascinace – ať už jakékoli. Taková víra je 
v lepším případě bez skutků, a tak mrtvá. 

Pilát pak musel ověřit, zda je Ježíš opravdu mrtev. A ještě 
důležitěji to potřebují mít doloženo adresáti evangelia. Nehrál 
Ježíš náhodou svou smrt? Nebyla jen „jako?“ Vždyť byl Božím 
Synem! 

A právě proto smrt Božího Syna potvrzuje ten jediný, který 
v něm Božího Syna rozpoznal: Ten římský setník. Který ho 
rozpoznal právě v Ježíšově smrti. Ostatní podání pak dalšími 
způsoby ještě navíc dokládají jistotu Ježíšovy smrti. Marek: Ježíš byl 
již dlouho mrtev. 

Také proto Josefovi není dán Ježíš. Ani Kristus. Ale mrtvé tělo 
(ř. ptóma), dosl. mrtvola. 

Ježíš tedy se vším všudy, jistojistě zemřel. Zbyla z něj jen 
mrtvola. 

 
Úcta 
Která ovšem není bez úcty. Zejm. v biblických náboženstvích. 

I tělo patří k Božímu stvoření. Dokonce tak hluboce a zásadně, že 
nesmí být ponecháno přes noc na dřevě. 

Tak i Josef projevuje úctu k zesnulému péčí o jeho tělo. 
Jakkoli bezduché a studené: Zabalil Ježíše do nového plátna. Ne do 
použitého, starého – aby to moc nestálo. A položil ho do vlastního 

hrobu vytesaného ve skále. A hrob zajistil kamenem. Jaký kámen 
to byl – to nás překvapí až Mk 16, 4. 

Tak je se vším všudy dokonán Ježíšův život i smrt. To ještě 
potvrdí, že v hrobě ležel tři dny – tj. i kdyby náhodou nebyl úplně 
mrtev, tak po třech dnech by stejně byl. 

Ježíš zemřel. Prohrál. Opuštěn. Je konec. 
I ženy se už jen dívaly na místo Ježíšova hrobu pro obřady po 

pohřbu. Aby vykonaly tradiční obřady pro mrtvé. 
 
Neděle 



4 

Zatímco den Kristova ukřižování je nejistý, den setkání s 
prázdným hrobem – je jistý. I dnešní oddíl vnáší nejistotu dne 
Kristovy smrti – podle čího počítání šlo o „předvečer soboty?“ 

V řecko-římském počítání (a také „našem“) jde o náš pátek 
večer. Vzhledem k jazyku, v němž je NZ psán, je to plausibilní. Dle 
počítání židovského naopak nemůže jít o „náš“ pátek večer, ten by 
už byl sobotou – šabatem. Tak by nemohlo jít o den příprav na 
žádný židovský svátek. Tak by muselo jít o čtvrtek. To je plausibilní 
vzhledem ke kultuře, v níž se příběh odehrál. A také proto, že by 
Ježíš byl vzkříšen po třech dnech (Mk 8, 31 + 9, 31 + 10, 34!). 

Avšak objevení prázdného hrobu – a v některých podáních i 
setkání se Vzkříšeným (srv. dodatek Mk 16, 9nn) – se jistě stalo 
den po sobotě. V tzv. neděli, „Den Páně.“ Jenž se později proto stal 
hlavním svátkem křesťanství. 

To tyto ženy nemohly vědět. Šly prostě udělat to, co se 
nestihlo kvůli kvapnosti pohřbu: Pomazat tělo mrtvého. Projevit 
úctu, péči, lásku. Trvající vztah. Ale i toto jednání se zřejmě dělo 
nakvap. A vlastně i bláhově – po třech dnech v hrobě již byl zřejmý 
rozklad těla (J 11, 39!). 

Protože sice poctivě nakoupily vonné masti, ale vůbec 
nepřemýšlely, jak se k tělu vůbec dostanou. Ačkoli právě ony 
viděly, že byl vstup do hrobu uzavřen velmi velikým kamenem. I to 
podtrhuje hlubokou zasaženost všech Ježíšových blízkých jeho 
smrtí. 

 
Kámen odvalen 
Ale ačkoli je to po cestě trklo, pokračovaly dál. A když 

vzhlédly, viděly, že kámen je odvalen. Naprosto nepochopitelně – 
kdo by to dokázal? Oživlý Ježíš zevnitř jistě ne. A proč by to vůbec 
někdo dělal – učedníci, kteří nepřišli ani pod kříž? 

Opět má být zřejmé, že jde o Boží jednání. Ne o Ježíšovo 
vzepětí. Ani jeho učedníků. Ani Josefa z Arimatie. Ani těchto žen. 
Jde o Boží milost. 



5 

Vskutku překvapivou, protože uvnitř hrobu na ně někdo 
čekal. Ne venku, aby je uvítal, mával jim – uvnitř podivně 
otevřeného hrobu. Mládenec po pravé straně v bílém rouchu. 

Děs a strach žen je snad pochopitelný – už prostou logikou 
člověka v hrobu. Dvojnásob, když to má být jaksi on, kdo hrob 
otevřel. A prostě v něm sedí. Nekrade. Neskrývá se. Sedí a čeká. 

Zřejmě na ně. Hned je totiž oslovil. Typickým, božský, 
starozákonním: Nebojte se. Ale můžeme také přeložit: „Nedivte se, 
nebuďte udivené. Hledáte Ježíše, toho Nazaretského, toho 
ukřižovaného.“ (Proč se diví, když jim to vše říkal dopředu…?) 

Autor si tedy dal velmi záležet na naprosto specifickém 
určení toho, o kom mluví – a koho ženy přišly pomazat. 

A tento ukřižovaný byl vzkříšen. Tj. ne vzkřísil se. Nebo „vstal 
z mrtvých.“ Pasivně, trpně – byl vzkříšen. Tj. Bůh to učinil. Bůh mu 
to učinil. Daroval mu život. Tomu, který všechno prohrál ve 100% 
sázce na důvěru Hospodinu Bohu. 

A proto tam, v hrobě, nebyl. Ale zároveň neběhal po 
Jeruzalémě a nepředváděl se. Nedokazoval synedriu ani Pilátovi, 
že vyhrál. „Není zde.“ 

Dělal dokonce opak: Jde do Galileje. Ne do Říma. Ne do 
Betléma. Ne k vám domů. Ke k sobě domů. Ne na nebesa. Ne vmést 
protivníkům do tváře Boží vítězství. Jde do Galileje pohanů. Tam, 
kde veřejně působil většinu času. Tam, kde jsou doma učedníci. 

Také proto to měly ženy vyřídit právě učedníkům, zejména 
tomu tak hluboce selhavšímu a proklínajícímu Petrovi: Jde před 

nimi tam, kde jsou oni doma. Tam, kde jste se s ním setkali poprvé. 
Tam, kde by to nikdo nečekal. 

Z čehož je také zřejmé, že učedníci ještě nebyli v Galileji. Tedy 
že pravděpodobně ještě pořád byli v Jeruzalémě. Tři dny po 
Kristově ukřižování. Proč? 

„A i to vše se děje jak vám řekl.“ Právě při „předpovědích“ 
utrpení. Které mu nikdo nevěřil. 

Tak i Ježíš splnil plně svá slova. Jako Bůh. Dělá, co říká. Říká, 
co dělá. Nevymýšlí si. Nezrazuje. Není pokrytcem. Ale splnil svá 

slova. 



6 

 
Závěr 
Ale ženy utekly. A nikomu nic neřekly. Protože se bály. Jak 

moderně končí nejstarší podání evangelia! Jak jonášovsky! 
A jak logicky – vždyť celé vyprávění začalo jako počátek 

evangelia Ježíše Krista! A vzniká cca 40 let po těchto událostech. A 
je psáno těm, kteří již věří. 

A tak může i autor zvěstovat: Takhle začala „dobrá zpráva“ (ř. 
eu-angelion) o Kristu. Útěkem. Strachem. Děsem. Neposlušností. 

Ne radostí. Ne euforií. Ne rájem. Ne vírou ani důvěrou „členů 
církve.“ Nezačala poslušností ani učedníků, ani žen. Ale 
poslušností Ježíše Krista. Až na kříž. Až do hrobu. Až za hrob. 

Což bylo pro mnohé křesťany tak nepřijatelné, jako poslední 
verš Bible – Zj 22, 21. Který doplňovali, aby nebyla milost tohoto 
Ježíše Krista, Božího Syna všem, ale jen některým. A tak i 
k Markovu podání evangelia byl později přidán druhý závěr. 
V mnohém vlastně rozporně s původním podáním… 

Ale původně končí nejstarší evangelium právě takto. 
 
Píseň: S324 – Šly z rána ke hrobu + modlitba Páně 
Rozhovor 
 


